

# فَانْرَأْيْلَسْ بْ

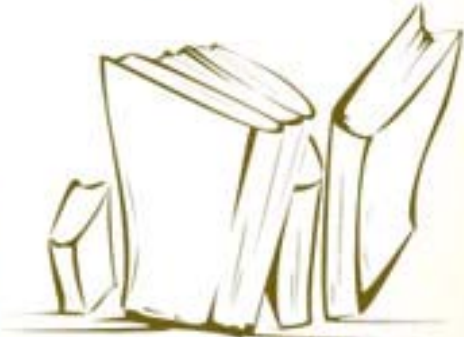
# «آثَارُ أَكْلِ الْحَرَامِ»

إعداد الشيف

عبد الله بن سعد الفال

مصدر هذه المادة :

الكتيبات الإسلامية  
[www.ktibat.com](http://www.ktibat.com)



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بسم الله الرحمن الرحيم

## المقدمة

الحمد لله الذي أحلَّ البيع وحرَّم الربا، أحمده سبحانه وتعالى وأثني عليه الخير كله، وأصلى وأسلم على نبيه المصطفى خير البرية وأزكاهَا وأنخسَى الأمة وأتقاها؛ بَيْنَ الْحَلَالِ وَحَثَّ عَلَيْهِ، وَوَضَّحَ الْحَرَامَ وَحَذَّرَ مِنْهُ، وَتَرَكَنَا عَلَى الْحِجَةِ الْبَيْضَاءِ لِيَلَهَا كَنْهَارَهَا لَا يَزِيغُ عَنْهَا إِلَّا هَالَكَ.

وبعد، فقد تساهل الكثير من المسلمين في هذا العصر بأمر الحرام؛ وقعوا فيه وتسابقوا إليه؛ خاصة في الأمور المالية؛ فأصبح الحلال عندهم ما حل في اليدين ولو كان حراماً واضحاً لا شبهة فيه، وأولوا ذلك بتاويلات بالية وتبريرات ساقطة، وحيل واهية لا تزيد الحرام إلا تحريراً ولا الظلماً إلا تعظيماً، يوزهم إلى ذلك الشيطان أزواً ويدفعهم حب الدنيا وإتباع الهوى في ضعف إيمان وقلة أمانة، فلا تعجب أن ترى وتسمع كل يوم ساقطاً في أوحال رذيلة الحرام قد باع دينه وأمانته بعرض من الدنيا قليل، ولما رأيت ثلة من أولئك رأيت أن أكتب بحثاً مختصراً وسهلاً ميسراً بإذن الله أبين فيه آثار أكل الحرام ومغبته السيئة في الدنيا والآخرة، وأذكر بعض تبريرات وحيل أولئك ومن ثم كيفية التخلص من أموال الحرام لمن نور الله قلبه ووفقه للتوبة النصوح، وهذا موضوع طويل وبحر حضم ولكنني

آثرت الاختصار لتسهيل طباعته وقراءته، ولعله أن يكون رادعاً وزاجراً لمن كان عندهم بقية من إيمان وشعاع من نور البصرية ليبصر الحقيقة.

سائلأَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ ينفعَ بِهِ كَاتِبَهُ وَقَارئَهُ.  
 «يَوْمَ لَا يَنفعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ \* إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ»  
 [الشعراء: ٨٩، ٨٨].



## كمال الدين الإسلامي وشموله

إن الله تعالى أتم لنا النعمة، وأكمل لنا الدين، فجعله دينًا شاملاً كاملاً شمل جميع جوانب الحياة، وحفظ الله به الضرورات الخمس: الدين، والعقل، والعرض، والنفس، والمال.

﴿إِلَيْهِمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣]، فكما أن الإسلام نظم العبادات، كذا نظم المعاملات، ففي الفقه الإسلامي قسم العبادات، وقسم المعاملات، بين فيما الفقهاء رحمهم الله الحلال والحرام، والمشروع والممنوع، ففي قسم العبادات أمر ونهي، ووعد وعهد، وتحويف وتحديد، وكذا في قسم المعاملات؛ وفيها الحلال والحرام، وما يترتب عليه من الجزاء العظيم في الآخرة، وما يترتب عليه من الوعيد الشديد ﴿وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا﴾ [البقرة: ٢٧٥]؛ فقد حث على الكسب المباح وجعله من الدين، كما قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيَّابَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا﴾ [المؤمنون: ٥١]، وقال في حق المؤمنين: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيَّابَاتٍ مَا رَزَقْنَاكُمْ﴾ [البقرة: ١٧٢]، قال الإمام أحمد رحمة الله: «الأكل من الدين». واستدل بـ٩٦ الآياتين.

فيجب على المسلم أن يخاف الله ويراقبه وهو في مسجده يصلي ويدعوه، ويراقبه وهو في متجره أو مصنعه أو على كرسى العمل، يخشى الله ويحافظه ويتحرى الحلال والنصح للأمة كما قال ﷺ: «اتق الله حيثما كنت ...» الحديث [رواه الترمذى].

فالمسلم مسؤول عن جميع أعماله وتصرفاته، ومحصلة عليه في كتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها.

يقول ﷺ: «لن تزول قدمًا عبد يوم القيمة حتى يُسأل عن أربع خصال: عن عمره فيما أفناه، وعن شبابه فيما أبلاه، وعن ماله من أين اكتسبه وفيما أنفقه، وعن علمه ماذا عمل فيه» [رواه الطبراني والبزار].

أعرفت أخي المسلم أنك مسؤول يوم القيمة عن كل شيء ومن ذلك: المال، تُسأل عنه سؤالين: من أين اكتسبته؟ وفيما أنفقته؟ فهنيئًا لمن اكتسبه من طرقه المشروعة، وأنفقه في وجوهه المشروعة من الإنفاق على نفسه وأهله من غير إسراف ولا مخيلة، فهذا مأجور على ذلك، ولم ينس حق الله فيه من الزكاة وغيرها من وجوه البر والصلة والإحسان فنعم المال ماله، وهذا بأفضل المنازل، والويل لمن اكتسبه من طرق محرمة أو مشبوهة من غش وربا ومعاملات محرمة ونصب واحتيال بأخذ أموال الناس بالباطل وأكل لأموال اليتامي أو الأرامل والمساكين، ثم أنفقه في وجوه محرمة من شراء آلات لهو أو مس克رات أو مخدرات أو سفر إلى بلاد الكفر أو البلاد الإباحية حتى يجد ما تهوى نفسه وشيطانه من المحرمات، أو في إسراف وتبذير للمال في غير محله؛ فهذا من إخوان الشياطين: ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْرَانَ الشَّيَاطِينَ﴾ [الإسراء: ٢٧].

فاتق الله عبد الله، واعلم أنك مسؤول عن مالك: من أين اكتسبته، وفيما أنفقته؛ فأعد لسؤال جوابًا، وللجواب صوابًا. وإلى أولئك المتساهلين بأكل الحرام، أذكر بعض الآثار

الوحيمه والمفاسد العظيمة التي تعود على الفرد والمجتمع بالهلاك والدمار في الدنيا والآخرة، لعل ذلك يكون رادعاً وزاجراً لهم في تحرر الحلال واتقاء الشبهات، ول يكن همُ المسلم كسب الحلال لا كسب المال، ولا يكن من ذكرهم النبي ﷺ في قوله: «يأتي على الناس زمان لا يالي المرء ما أخذ منه، أمن الحلال أم من الحرام» [رواه البخاري]. وهذا دليل على ضعف الأمانة وقلة الدين.



## آثار أكل الحرام

### ١ - محق البركة:

قال تعالى: «يَمْحُقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ» [البقرة: ٢٧٦]، وقال ﷺ: «البيعان بالخيار ما لم يتفرق، فإن صدقاً وبياناً بورك لهما في بيعهما، وإن كذباً وكتماً مُحققت بركة بيعهما» [رواه البخاري والنسائي].

فانظر أخي في عاقبة الكذب والتعامل بالحرام من ربا وغش وغيره، إنه محق للبركة؛ فإن من غش وكتم عيب السلعة يريد الزيادة فيعاقب بنقيض قصده وهو زوال بركة المال الذي أحذه، وإن زاد عدداً، لكن لا يكون فيه بركة، أو تسلط عليه جائحة أو آفة أو مرض أو حادث فيصرف ذلك المال في هذه المصيبة التي حلّت به، وإن صدق وبين عيب السلعة ونصح لأخيه المسلم قل ثم السلعة؛ ولكن يبارك الله في هذا المال، وكثير من الناس اليوم يشكون من قلة البركة مع كثرة المال.

قال ﷺ: «الحلف منفقة للسلعة محققة للبركة» [رواه البخاري]، فالحلف وهو اليمين على البيع والشراء – وهذا لا يجوز – ينفق السلعة؛ أي تباع بسعر كثير، ولكن لا بركة في هذا المال، فما الفائدة؟!

وما أفلس كثيراً من التجار اليوم وتراكمت عليهم الديون إلا因أسباب المعاملات المحرمة وخاصة الربا أعادنا الله منه ومن كل حرام.

٢ - عدم إجابة الدعوة:

قال ﷺ لسعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: «يا سعد، أطيب مطعمك تستجب دعوتك» [رواه الطبراني]، وفي الحديث قوله ﷺ، «وقد ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء: يا رب، يا رب، ومطعمه حرام، ومشربه حرام، وملبسه حرام، وغذّي بالحرام، فأئن يستجاب لذلك؟!» [رواه مسلم].

فانظر رحمك الله إلى أثر أكل الحرام في منع إجابة الدعاء، وما حيلة الإنسان إذا انقطعت عنه أسباب السماء، يمد يديه إلى السماء وهو مريض يتلوى من المرض وهو في كربة يرجو تغافلها، وهو في هم يرجو تفريحه، يرفع يديه متضرعاً إلى ربه في كشف كربته وتغافل همه وقد قفل أبواب السماء بأكله للحرام، فأئن يستجاب له؟ لو لم يكن في الحرام إلا هذه المضرة لكان أعظم رادع وزاجر في أكل الحرام، فأطيب مطعمك تستجب دعوتك، ولا تقول أبواب السماء بالحرام؛ فأنت تحتاج إلى ربك، وفقيه إليه، ولا غنى لك عنه.

قال الشاعر:

نَحْنُ نَدْعُوا إِلَهَهُ فِي كُلِّ كَرْبَ  
ثُمَّ نَنْسَاهُ عِنْدَ كَشْفِ الْكَرْبُوبِ

فَكَيْفَ نَرْجُوا إِجَابَةَ الدُّعَاءِ

قَدْ سَدَدْنَا طَرِيقَهَا بِالذُّنُوبِ

٣ - مانع من قبول الصدقة والحج والعمرة وكل ما فيه مال حرام:

قال ﷺ: «إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً ...» [مسلم].

وفي الحديث: «إذا خرج الرجل حاجاً بنفقة طيبة ووضع

رجله في الفرز فنادى لبيك اللهم لبيك، ناداه منادٍ من السماء: لبيك وسعديك، زادك حلال وراحتك حلال وحجلك مبرور غير مأزور. وإذا خرج بنفقة خبيثة فوضع رجله في الفرز فنادى لبيك اللهم لبيك، ناداه مناد من السماء: لا لبيك ولا سعديك، زادك حرام ونفقتك حرام، وحجلك غير مبرور» [رواه الطبراني]، وفي المسند: «لا يكتسب عبد مالاً من حرام فينفق منه فيبارك له فيه، ولا يتصدق به فيتقبل منه، ولا يتركه خلف ظهره إلا كان زاده إلى النار، إن الله لا يمحو السيء بالسيء ولكن يمحو السيء بالحسن، إن الخبيث لا يمحو الخبيث» [رواه الإمام أحمد].

ومن العجيب من أناس لا يتورعون عن المعاملات المحرمة، ومع ذلك فهم يتصدقون ويترعون في وجوه الخير من بناء مساجد وغيرها، ويحجون ويعتمرون ويظنون أن ذلك سيقبل منهم، وأن هذه الصدقات ستکفر سيئات أكل الحرام، وما عالم هؤلاء المساكين أنهم أو بقوا أنفسهم في الحرام، وأن صدقائهم ليست مقبولة؛ لأنها ليست طيبة، والله طيب لا يقبل إلا طيباً.

يقول عبد الله بن عمر رضي الله عنهما: «لرد دائق من حرام أفضل من مئة ألف تتفق في سبيل الله».

وقال عبد الله بن المبارك رضي الله عنه: «لئن أرد درهماً من شبهة أحب إلي من أن أتصدق بستمائة ألف».

#### ٤- فساد القلب:

قال ﷺ: «ألا إن في الجسد مضحة إذا صلحت صلح الجسد كله، وإذا فسدت فسد الجسد كله، ألا وهي القلب» [متفق عليه].

قال ابن حجر رحمه الله: «فيه التنبية على تعظيم قدر القلب والمحث على صلاحته والإشارة إلى أن لطيف الكسب أثراً فيه» [فتح الباري]. «سئل الإمام أحمد رحمه الله: بم تلين القلوب؟ قال: بأكل الحلال» [مناقب الإمام أحمد ص ٢٥٥].

#### ٥- العيش ذليلاً قلقاً مضطرباً:

وذلك لأنه يتقلب في معصية الله صباحاً ومساءً، فشوبه الذي يلبسه من الحرام، ومسكته من الحرام، ولقمعته وشربته من الحرام، ودعاؤه غير مستجاب، قلبه أفسده أكل الحرام، ثم هو في خوف وذعر من أن يكتشف أمره وتعرف سرقاته واحتلاساته، فكيف يطمئن من هذه حاله ويهدأ من هذه عاقبته وخاصة من احترف النصب والاحتيال على الناس فيأخذ أموالهم، فتراه يعيش في النهار في ذل وفي الليل في هم، يتنتقل من دار إلى دار ومن حي إلى حي، عندما تعرف داره وحيه يفرغ إذا سمع جرس هاتفه وينزعج إذا طرق بابه **﴿يَحْسِنُونَ كُلَّ صِيَحةٍ عَلَيْهِمْ﴾** [طه: ١٢٧].

فلا بارك الله في مال أورث ذلاً، وفي تجارة أعقبت هماً وغمماً.

#### ٦- الوعيد بالعذاب الشديد يوم القيمة:

وتلك والله ثلاثة الآثار ومصيبة المصائب، فعلى ما عند أكل الحرام من هم وغم وفساد قلب ومنع إجابة دعاء فهو متوعد بنار تلظى لا يصلها إلا الأشقي.

قال تعالى: **﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُوْنَ سَعِيرًا﴾** [النساء: ١٠]، **﴿الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَآ لَا يَقُولُونَ إِلَّا كَمَا يَقُولُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ**

قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ  
مَوْعِظَةً مِنْ رَبِّهِ فَأَنْتَهَى فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ  
أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ》 [البقرة: ٢٥٧].

وفي الحديث: «أَيُّمَا لَحْمَ نَبْتَ مِنْ سُحْتٍ فَالنَّارُ أَوْلَى بِهِ»  
[رواه الطبراني].

فكيف يليق بعاقل أن يؤثر العاجلة على الآجلة ويؤثر دراهم  
معدودة على جنة عرضها السموات والأرض، ويجمع له حطبا إلى  
جهنم والعياذ بالله.

لكن صاحب الدنيا قد أعمته دنياه وفتنه هواء وأغواه شيطانه  
من الإنس والجن فأصبح عبداً للدينار والدرهم.

وتعس عبد الدينار والدرهم، وما علم هذا المسكين أنه يوم  
القيمة يتمنى أن يفتدي من العذاب بكل ما في الأرض، قال تعالى:  
**﴿بَوَدُ الْمُجْرُمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابٍ يَوْمَئِذٍ بَنِيهِ \* وَصَاحِبَتِهِ وَأَخِيهِ \***  
**وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْرِيهِ \* وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ﴾** [المعارج:  
١١-١٤]. فوالله لئن يعيش المسلم فقيراً معدماً تكفيه كسرة من  
الخبز وتؤيه خيمة من الشعر ويعيش عزيزاً كريماً آمناً مطمئناً  
 تستحباب دعوته ويقبل عمله وينجو من نار تلظى أحباب إليه وأعز  
 وأشرف من أن يعيش في القصور يأكل أنواع المأكل ويلبس أفسخ  
 الملابس ويركب أفحى المراكب وهو في ذل وهم لا تقبل له دعوة،  
 ولا يرفع له عمل، ومتوعد بنار تلظى، ولكن أين العقول السليمة  
 والأفئدة البصيرة، الذين يؤثرون ما عند الله من نعيم وكرامة على  
شهوات الدنيا وحطامها الفاني؟!

## خوف السلف وحذرهم من أكل الحرام بل من المشبهات:

### ١- رسول الله ﷺ:

وهو قدوة الأنام وأعلم الناس بأثر الحلال والحرام، انظر إلى خوفه من المتشابه فضلاً عن الحرام، وهو المغفور له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ﷺ، عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن النبي ﷺ أرق من الليل فقال بعض نسائه أرق الليلة يا رسول الله، فقال: «إني كنت أصبت نمرة تحت جنبي فأكلتها، وكان عندنا من نمرة الصدقة فخشيت أن تكون منه» [رواه أحمد]. الله أكبر، رسول الله يسهر ليلة ويقلق ﷺ؛ لأنه أكل نمرة ساقطة على فراشه ولم يتذكر أن عنده من نمرة الصدقة الذي حرم عليه وعلى آله ﷺ حتى أكلها فظن أنها من الصدقة، فأرق وسهر، فain أكلة الحرام الذين يتقلبون صباحاً ومساءً في الحرام من هذا الحديث، ولكن من كان بالله أعرف كان منه أخوف.

ويقول ﷺ: «إني لأنقلب إلى أهلي فأجد التمرة ساقطة على فراشي فأرفعها لأكلها ثم أخشى أن تكون صدقة فألقيتها» [متفق عليه].

فلا تتساهل أيها المسلم بالحرام قليلاً كان أو كثيراً.

### ٢- أبو بكر الصديق رضي الله عنه:

كان يأتيه غلامه بالطعام فلا يأكل حتى يسأل من أين أتى به، فجاءه يوماً بالطعام ونسي أبو بكر رضي الله عنه أن يسأله، فلما أكل وسائل، قال الغلام: إني تكهنت لرجل في الجاهلية ولم أكن

أحسن الكهانة، فرأيته اليوم فأعطياني أحري وهذا الطعام منه،  
فأدخل أبو بكر أصبعه في فيه وأخذ يتقى. [رواه البخاري].

رضي الله عن أبي بكر وما فعل ذلك مع أنه معذور ولم يكن  
يعلم بأصل هذا الطعام، ولكن لمعرفته بأثر أكل الحرام لم يرض أن  
تبقى تلك اللقمة في جوفه رضي الله عنه.

### **٣- سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه:**

يقول: «ما رفعت لقمة إلى فمي إلا وأنا أعلم من أين مجئها  
ومن أين خرجت» [جامع العلوم والحكم جزء ١ ص ٢٧٥].

### **٤- وهب بن منبه:**

قال رحمه الله: «من سرّه أن يستحبب الله دعوته فليطلب  
طعمته» [جامع العلوم والحكم ١/٢٧٥].

### **٥- وهب بن الورد:**

قال رحمه الله: «لو قمت مقام هذه السارية ما نفعك شيء حتى  
تنظر ما يدخل بطنك حلال أو حرام» [جامع العلوم والحكم ١/٢٦٣].  
هذه مجرد أمثلة وهي قليل من كثير، وغيره من فيض، منْ  
توقي السلف الصالح أكل الحرام، وما ذاك إلا لعلهم بآثاره السيئة  
في الدنيا والآخرة.

فعلى المؤمن أن يتوقّى ذلك؛ بل ليحذر من الشبهات قبل الحرام؛ فإن  
من وقع في الشبهات وقع في الحرام. كما قال ﷺ: «من اتقى الشبهات فقد  
استبرأ لدينه وعرضه، ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام ...» [من  
حديث النعمان بن بشير رضي الله عنه في الصحيحين].

وهذه هي حقيقة التقوى، قال عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه: «ليس تقوى الله بصيام النهار ولا بقيام الليل والتخليط فيما بين ذلك، ولكن تقوى الله ترك ما حرم الله وأداء ما افترض الله، فمن رزق بعد ذلك خيراً فهو خير إلى خير» [جامع العلوم والحكم . ٤٠٠/١].



## التأويل والتبير والخيل على أكل الحرام

بعض الناس يقول لنفسه ويرر لها أخذ المال الحرام، أو يعمل بعض الحيل ثم يفتي لنفسه جواز أكل هذا المال؛ يدفعه لذلك هواه ونفسه الأمارة بالسوء التي أعمها حب الدنيا عن رؤية الحق، وهذه التبريرات والتآويلات والخيل هي فعل اليهود الذين استحلوا ما حرم الله بهذه الطرق الملتوية المنحرفة، يقول ﷺ: «قاتل الله اليهود، لما حرم الله عليهم شحومهما جلوها ثم باعوها فأكلوها». [رواه البخاري]، فانظر كيف فعل اليهود واحتالوا على ما حرم الله، فلما حرم الله عليهم شحوم الميتة أذابوه وباعوه وأكلوا ثمنه، وهكذا يفعل كثير من أكلة الحرام اليوم، بخيل وتبيرات وتآويلات لا تعنيهم من الله شيئاً.

وأمثلة ذلك كثيرة وصوره متعددة، وأذكر على سبيل المثال لا الحصر بعض الأمثلة:

١ - من يتحايل على الربا ويبيع السلعة بثمن مؤجل ثم يشتريها مباشرة بسعر أقل وثمن في الحال، وربما تكون السلع وهمية في صناديق وأكياس يضع المشتري يده عليها ويقول: اشتريت، ثم يقول: بعث. وهذا هو عين الربا والعينة المحرمة بالكتاب والسنة والتي هي حرب الله ورسوله. وما زادت هذه الحيلة الأمر إلا شناعة وإنما مبيناً.

٢ - الموظف الذي يأخذ الرشوة من المراجع مقابل تسهيل معاملته أو تقديمها على من هو أحق منه ونحو ذلك، ويسمى ذلك

هدية، وهذه هي الرشوة بعينها الملعون صاحبها على لسان رسول الله ﷺ في قوله: «لعن الله الراشي والمرتشي في الحكم» [رواه الإمام أحمد].

٣ - الموكل بالمشتريات من قبل مؤسسة حكومية أو أهلية أو دعوية أو إغاثية ونحو ذلك فيخصوص بعض الحالات التجارية بالشراء منها مقابل ما تعطيه من مال وهذا سُحت يأكله صاحبه سحتاً.

ومثله أيضًا من يعمل محتسباً لدى بعض المؤسسات الخيرية أو الدعوية أو الإغاثية ويجمع التبرعات العينية أو النقدية من التجار والمؤسسات التجارية قد يعطي بعض الهدايا فيقبلها لنفسه جهلاً منه بحكمها أو هوى وحباً للodata؛ وهذا لا يحل له بل يجب أن يُسلّم كل ما يعطي له إلى تلك المؤسسة التي ائتمنته مندوبياً لها لدى التجار، ولكن قد يبرر لنفسه أنه بذل في سبيل جمع تلك التبرعات وقته وجهده وسيارته ونحو ذلك؛ فيرى أن ذلك يجزئ لهأخذ ما أهدى إليه مقابل تلك الجهود، فيقال له: أنت عملت محتسباً أجرك على الله فلا يحل لكأخذ شيء من ذلك ألبته، وإن أردت مقابل جهدرك فاعرض ذلك على المسؤولين في تلك المؤسسة الدعوية أو الخيرية، وقل لهم إنك تريد العمل بأجر معلوم، فإذا رأوا المصلحة في عملك وحددوا لك أجراً فلك ذلك؛ أما أن تتظاهر بالاحتساب وتأخذ أو تفرض لنفسك جزءاً من تلك التبرعات فهذا لا يحل لك ولا يجوز، وإليك قصة ابن التبية، وفيها الدليل الواضح.

ففي مسند الإمام أحمد رحمه الله: «أن النبي ﷺ استعمل رجلاً من الأزد يُقال له (ابن التبية) على الصدقة فجاء فقال: هذا لكم

وهذا أهدي لي، فقام رسول الله على المنبر فقال: «ما بال العامل نبعثه فيجيء فيقول هذا لكم وهذا أهدي لي، أفلأ جلس في بيت أبيه وأمه فينظر أيهدي إليه أم لا؟ والذي نفس محمد بيده لا يأتي أحد منكم منها بشيء إلا جاء يوم القيمة على رقبته إن كان بعيداً له رغاء أو بقرة لها خوار أو شاة تيعر – ثم رفع يديه حتى رأينا عفرة إبطية ثم قال: اللهم هل بلّغت – ثلاثة». وفي الحديث الآخر قوله ﷺ: «هدايا العمال غلول» [رواه الإمام أحمد].

ويدخل في ذلك منْ يقبل الهدية بسبب شفاعته؛ كأن يشفع بجاهه لإنسان في أمر مباح؛ فهذه شفاعة حسنة، قال فيها ﷺ: «أشفعوا توجروا، ويقضى الله على لسان نبيه ما أحب» [متفق عليه]. ولكن لا يجوز له أن يأخذ مقابل هذه الشفاعة شيئاً، قال ﷺ: «منْ شفع لأحد شفاعة فأهدي له هدية عليها فقبلها منه فقد أتى باباً عظيماً من أبواب الربا» [رواه الإمام أحمد].

وهذا فرق بينه وبين منْ استأجر شخصاً على مبلغ من المال ينهي له معاملته ويتبعها فإذا أخذ على أتعابه أجراً فلا بأس بذلك فلا يتبس الأمر بين الشفاعة والإجارة.

٤ - بعض من يجمع الصدقات والزكوات من التجار قد يبر لنفسه أخذ شيء من ذلك بأحد أمرين: إما أن يقول: أنا فقير ومستحق لتلك الصدقة ومثلي مثل من أعطيتهم تلك الصدقة، وهذا لا يجوز له؛ لأنَّه أخذ الصدقة للفقراء ولم يأخذها لنفسه، فإنْ كان فقيراً مستحقاً للصدقة فليخبر صاحب الصدقة بذلك، وهو الذي

يفرض له من تلك الصدقة ما يشاء لأن يكون هو الذي يأخذ لنفسه.

وقد يبرر لنفسه بأمر آخر وهو أن يقول: الله جل وعلا جعل للعاملين على الصدقة حظاً منها، وأنا من العاملين عليها، فيריד عليه بأن العاملين عليها هم من عينهم ولـي الأمر وفرض لهم قسطاً معيناً، أما هذا فقد نصّب نفسه محتسباً لوجه الله فلا يجوز له الأخذ من تلك الصدقة وليس من العاملين عليها.

٥ - بعض من يعمل في المبرات الخيرية قد يأخذ بعض المال خفية عن المسؤولين فيها فإذا سُئل عنه قال: أخذته لأعطيه فقراء لا يصلون لتلك المبرات، وعلى فرض صحة قوله وصدقه فإن هذا لا يجوز له، فالواجب عليه أن يحفظ المال حتى يقسم للفقراء حسب نظام تلك المبرة ومعرفة مسؤوليتها، فبهذا يستبرأ لدينه وعرضه. ولتعلم أن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، واحتلاسه من تلك المبرة عمل غير طيب فلا يقبله الله. يقول الحسن رحمه الله: «أيها المتصدق على المسكين يرحمه الرحمن من قد ظلمت». [جامع العلوم والحكم ٢٦٤/١]؛ أي ارحم نفسك؛ فقد ظلمتها بأخذ المال من غير حله ثم تصدقت به على الفقراء، وقد يقال:

**ومطعمة الأيتام من كد فرجها**

**لك الويل لا تزني ولا تتصدق**

٦ - بعض الموظفين قد يكون مسؤولاً عن أشياء للدولة عينية أو مادية فيأخذ لنفسه من ذلك؛ مبرراً لنفسه أن هذا بيت مال المسلمين وله فيه حق. وهذا تلبيس من إبليس ومن الهوى والنفس

الأمّارة بالسوء فليعلم هذا الموظف أنه مؤمن على تلك الأمانات وإن أخذ منها فهو خائن لأمانته، وهذا من الغلول الذي قال فيه: «وَمَنْ يَعْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ» [آل عمران: ٦١].

وإليك هذه القصة التي تبين تحرير ذلك وتقرع القلوب عند سماعها:

ثبت في صحيح البخاري عن عبد الله بن عمرو قال: كان على ثقلٍ <sup>(١)</sup> النبي ﷺ رجل يقال له: كركرة، فمات، فقال رسول الله ﷺ: «هو في النار» فذهبوا ينظرون إليه فوجدوا عباءة قد غلها. فانظر إلى هذا الرجل وخدمته للنبي ﷺ في الجهاد، دخل النار بسبب عباءة غلها، فاحذر عبد الله الغلول؛ فإنه عار ونار في الدنيا والآخرة ونسأل الله السلامة والعافية.

٧ - قد يحتاج بعض الناس بأن القاضي حكم له بهذا يجعل حكم القاضي مبيحاً له هذا الأمر، وهو في الأصل لا يجوز له؛ ولكنه ليس على القاضي وزور فحكم له، ألا فليعلم هذا أن حكم القاضي القاضي له بذلك لا يحل له الحرام ولا يجيز له اقطاع مال أخيه المسلم.

يقول تعالى: «وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَئْتُمْ تَعْلَمُونَ» [البقرة: ١٨٨].

(١) ثقل النبي ﷺ أي العيال، وما يثقل من الأمتعة، أي أن هذا الرجل هو الذي يمسك دابة رسول الله ﷺ في القتال.

ويقول ﷺ: «إنا أنا بشر وإنما يأتيني الخصم فلعل بعضكم أن يكون أحن بحجته من بعض فأقضي له، فمن قضيت له بحق مسلم فإنما هي قطعة من نار فليحملها أو ليذرها» [متفق عليه]. والحاكم إذا اجتهد فأصاب فله أجران، وإن اجتهد وأخطأ فله أجر واحد، وخطئه معفو عنه ولكن هذا الذي يلبس ويكون بحجته أفصح من خصمه ويزين باطله بزخرفته لقوله وخصمه قد يكون ضعيفاً في حجته سائلاً في تعبيره عن مقصوده مع أن الحق معه كما قال الشاعر:

في زحرف القول تزيين لباطله

### والحق قد يعتريه سوء تعبير

فهذا آثم إثماً مبيناً حيث لبس الحق بالباطل وزور على القاضي وقهـر خصمه بحججه الشيطانية، ثم تبـحـجـ بـذـلـكـ وـرـأـيـ جـواـزـ ما صـنـعـ؛ بل إنـ الـبعـضـ يـرـىـ ذـلـكـ ذـكـاءـ وـفـطـنـةـ وـشـجـاعـةـ وـأـنـهـ تـغلـبـ علىـ خـصـمـهـ، وـعـنـدـ اللـهـ بـتـحـتـمـ الـخـصـومـ ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ \* ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ﴾ [ال Zimmerman: ٣٠، ٣١].

هذه أمثلة لا أريد بها الحصر؛ فالواقع مليء بأمثال هذه التبريرات والخيل والتأويلات التي استحل بها ضعاف الإيمان والمفتونون بالدنيا الفانية ما حرم الله واتبعوا سenn من كان قبلهم من اليهود والنصارى؛ ولكن ليعلم هؤلاء أنهم سيقفون بين يدي من لا تخفى عليه خافية ﴿يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ﴾ [غافر: ١٩].

إن استطاعوا أن يلبسوا بها على الناس في الدنيا ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيَحْلِفُونَ لَهُ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُمْ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ أَلَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْكَاذِبُونَ﴾ [المجادلة: ١٨].

كيف يخلص من ابتلي بمال الحرام وتاب إلى الله عز وجل؟  
 معلوم أن التوبة من الذنب إذا كان الذنب بين العبد وربه أن  
 لها ثلاثة شروط: الإقلاع عن الذنب، والندم على ما فات، والعزم  
 على عدم العودة إلى الذنب؛ ولكن إذا كان الذنب يتعلق بحقوق  
 الخلق فلا بدّ مع هذه الشروط الثلاثة من شرط رابع وهو إرجاع  
 الحقوق إلى أهلها واستحلالهم منها إن كانت غير مالية؛ ولذا فلا  
 يكفي التائب من أكل الحرام الشروط الثلاثة ويبقى في تلك الأموال  
 الحرام؛ بل لا بد من التخلص منها، فإن كانت أموالاً ربوية فقد  
 يبيّن الله طريق التوبة منها فقال جل وعلا:

↓ آتُوكُمُ اللَّهُ وَذَرُوكُمْ مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَّا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ \* إِنْ لَمْ  
 تَفْعُلُوا فَأَذَّنُوْا بِحَرْبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ  
 لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ↑ [البقرة: ٢٧٨، ٢٧٩].

وإن كان من غش أو سرقة أو اختلاس ونحو ذلك فالواجب  
 عليه رد تلك الحقوق إلى أهلها، فإن كان صاحبها قد مات فيرده  
 إلى ورثته، وإن كان لا يعرف أصحابها واجتهد في معرفتهم ولكن  
 لم يستطع ذلك فقد ذكر العلماء أنه يتصدق بها عن أصحابها وليس  
 من باب الصدقة له؛ فإن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، ولكن من باب  
 التخلص منها وأجرها لأصحابها وله أجر التوبة والتخلص من المظالم  
 قبل أن لا يكون دينار ولا درهم وإنما هو الأخذ من الحسنات أو  
 طرح سيئات المظلومين عليه، قال صلى الله عليه وسلم: «أقدرون  
 من المفلس؟» قالوا: المفلس فينا من لا درهم له ولا مtau. فقال: «  
 إن المفلس من أمني من يأتي يوم القيمة بصلوة وصيام وزكاة

ويأتي وقد شتم هذا وقذف هذا وأكل مال هذا وسفك دم هذا  
وضرب هذا فيعطي هذا من حسناته وهذا من حسناته؛ فإن فنيت  
حسناته قبل أن يقضى ما عليه أحد من خطاياهم وطرحت عليه  
ثم طرح في النار» [رواه مسلم].

إذن حاول يا من تورطت في مال حرام في التخلص منه قبل  
حلول الأجل، فيكون زادا لك إلى النار.  
وقبل أن يأتي أصحابها فيأخذوا من حسناتك، أو يطروا من  
سيئاتهم عليك؛ فاتق الله عبد الله.

↓ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَا  
كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ↑ [البقرة: ٢٨١].

وصلى الله وسلم على محمد وعلى آله وصحبه وسلم.



## الفهـرس

|                                              |          |
|----------------------------------------------|----------|
| المقدمة.....                                 |          |
| ٥ .....                                      |          |
| كمال الدين الإسلامي وشموله .....             | ٧ .....  |
| آثار أكل الحرام.....                         | ١٠ ..... |
| ١ - محق البركة: .....                        | ١٠ ..... |
| ٢ - عدم إجابة الدعوة: .....                  | ١١ ..... |
| ٣ - مانع من قبول الصدقة والحج والعمرة .....  | ١١ ..... |
| ٤ - فساد القلب: .....                        | ١٢ ..... |
| ٥ - العيش ذليلاً قلقاً مضطرباً: .....        | ١٣ ..... |
| ٦ - الوعيد بالعذاب الشديد يوم القيمة: .....  | ١٣ ..... |
| خوف السلف وحذرهم من أكل الحرام .....         | ١٥ ..... |
| ١ - رسول الله ﷺ: .....                       | ١٥ ..... |
| ٢ - أبو بكر الصديق رضي الله عنه: .....       | ١٥ ..... |
| ٣ - سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه: .....      | ١٦ ..... |
| ٤ - وهب بن منبه: .....                       | ١٦ ..... |
| ٥ - وهب بن الورد: .....                      | ١٦ ..... |
| التأويل والتبرير والحيل على أكل الحرام ..... | ١٨ ..... |
| الفهـرس .....                                | ٢٦ ..... |